# Культы и верования алтайцев

МОУ «СОШ № 25» Кабинет технологии Учитель Плотникова С.В. Бийск, 2009



#### Содержание

- Традиционная культура алтайцев.
- Народные традиции.
- Культы алтайцев.
- Приметы.
- Народная медицина.
- Литература





#### Традиционная культура алтайцев

Многовековая история <mark>Алтая те</mark>сно связана с событиями, которые происходили на огромных пространствах Азии и Восточной Европы.

Не случайно, здесь на мерзлотных курганах сохранились изделия из Китая, Египта, раковины-каури с Индийского океана, а так же самый древ<mark>ний в мире ковер, ко</mark>торый, предположи<mark>те</mark>льно, был привезен с Передней Азии. Истор<mark>ия</mark> многих-многих индоевропейских, финно-угорских и тюркоязычных народов тесно связана с Алтаем. Отсюда по бесконечной территории <mark>Евразии растекались</mark> скифы, гунн<mark>ы,</mark> тюрки. Мног<mark>ие</mark> элемен<mark>ты традици</mark>онной культу<mark>ры</mark> этих народов сохранились до сих пор на Алтае. Всякий народ чем-то напоминает природу тех мест, где он живет, которую он преобразовывал или гармонично с нею сосуществовал. Здесь история раскрывает то, что не было написано, а высечено на камнях.





#### Образ духа- хозяина дома

#### Обращение к очагу.

Тридцатиголовая огонь-мать, С ушами из согнутого камыша, Сорокаголовая девица-мать, По семи спускам спускающаяся, На сем<mark>и зы</mark>бунах к<mark>ачающая</mark>ся, преклоняя (качая) голову обитающая. На семи спусках спускающаяся, Спуская голову, голову прославляемая! Хозяин трех очагов. Рога перевитого тальника – Синеющая синева – спустившийся царь. В одежде из зеленого шелка Веселое, зеленое пламя. В одежде из красного шелка Веселое, красное пламя. Будучи высеченным отцом, Будучи матерью зажженной Трид<mark>цатиг</mark>оловая <mark>огонь-</mark>мать!

С ушами из выгнутого тростника, Сотворивший белые цветы, Проливший белый навар, Сотворивший синие цветы, Синий навар проливший, Тридцатиголовая огонь-мать! По семи спускам спускающаяся, Освещающая светом семь ясностей. Тридцатиголовая огонь-мать! Играющий огонь в очаге (ямке), Чи<mark>стый очаг,</mark> все <mark>знаю</mark>щий, уважаемый! Все мерзлое тающий, Все сырое варящий, Чи<mark>стый очаг,</mark> все з<mark>наю</mark>щий, уважаемый! Все мерзлое тающий, Все сырое варящий, Чистый очаг, все знающий, уважаемый! [Дыренкова Н.П., 1927, С. 72].

### Эжиктын- ээзі- дух-хозяин дверей Позого – дух-хозяин порога

У тюрков Южной Сибири, в том числе и у алтайц<mark>е</mark>в, <mark>бол</mark>ьшим п<mark>очтен</mark>ием пользовался Эжик Т<mark>енерез</mark>і (Эжик<mark>тын-э</mark>э<mark>зі)</mark> – дух-хозяин дверей <mark>или *Позого* – дух-хозя́ин порога. Для</mark> алтайц<mark>е</mark>в <mark>пор</mark>ог дома <mark>являлся одним из</mark> важнейших элементов внутреннего устройства жилища. В традиционном сознании, порог мыслился границей между освоенным и неосвоенным пространствами. И не удивительно, что пор<mark>ог явл</mark>ялся местом, где <mark>мо</mark>г обитать «х<mark>оз</mark>яин дом<mark>а». По нар</mark>одным поверьям считается, что когда в доме порог чистый, то злые духи не могут пробраться в дом, если же грязный – входит беспрепятственно. Поэтому, все жилище и особенно порог алтайцы старались держались в чистоте. Строго запрещалось наступать, а тем более садиться на порог, так как «хозяин» дома мог обидеться. Ввиду этих поверий, алтайцы, как и все тюрки Южной Сибири никогда не наступают, не здороваются и не передают что-либо через порог.





#### Календарь



Изображ<mark>ени<mark>е к</mark>алендаря</mark>



Работа Пи<mark>н</mark>ти<mark>лин</mark>ой Н, 10 кл

Алтайцы используют календарь, широко распространенный в странах Центральной и Юго-Восточной Азии, именуемый двенадцатилетним животным циклом. Цикличный 12-летний календарь у алтайцев называется – дьыл. При этом выделяются годы хорошие (благоприятные), неблагоприятные и средние для жизнедеятельности человека в соответствии с климатическими условиями. Циклический календарь имел широкое применение в повседневной жизни человека. По нему определяли возраст человека, судьбу, характер. Первым годом в череде животных был год мыши – чычкан дьыл. Далее: год коровы – уй дьыл, год барса – бар дьыл, год зайца – койон дьыл, год дракона – улуу дьыл, год змеи – дьылан дьыл, год лошади – ат дьыл, год овцы – кой дьыл, год созвездия Плеяд – мечин дьыл, год курицы – такаа дьыл, год собаки – ийт дьыл, год кабана – какай дьы<mark>л. Год сос</mark>тоит <mark>из двенадцати</mark> лунных месяцев по тридцать дней в каждом. Дополнительно вставлялся тринадцатый месяц, уравнивающий лунный и солнечный годы. Начало нового года связывалось с приходом весны и оживлением природы.

**Центральное место на календаре занято изображением** лягушки. С «узлом» на спине. Согласно алтайским легендам, она поддерживает собою землю.

Бледно- синий пояс вокруг лягушки изображает «мировой океан», в котором плавают две громадные рыбы, помогающие «нести» на себе нашу землю.

#### Народные традиции

- Алтайские народы это потомки древних кочевников алтайцы и казахи. Иногда можно встретить тувинцев и монголов.
- В Уймонской котловине живут потомки старообрядцев, бежавших сюда в 18 веке.
- Все жители **Алтая** чтут древние традиции, здесь можно познакомиться и с бытом кочевых племён, и со старорусскими обычаями.





#### Религия

В мировоззрении алтае- саянских народов прослеживается вера в единство человеческого и природного, в связи с этим почитались хозяева гор, водных источников. В основе этой веры лежит идея зависимости существования чело<mark>века от воли высших по</mark> разуму и силе существ (духов), которые могут и благ<mark>одете</mark>льствовать, и приносить вред людям. Это не страх и бессилие перед стихийными явлениями природы, а прагмат<mark>из</mark>м, основанный на идее влияния взаимоотношений человека с природными объектами, которые он устраив<mark>ае</mark>т сам, н<mark>а благ</mark>оп<mark>ол</mark>учие или здоровье человека. Обычно такое почитание природы трактуется как данные формы религий.



Старший шаман Сайлык- оолу Канчыыр- оолу преподает «основы шаманизма»



#### Этническая культура

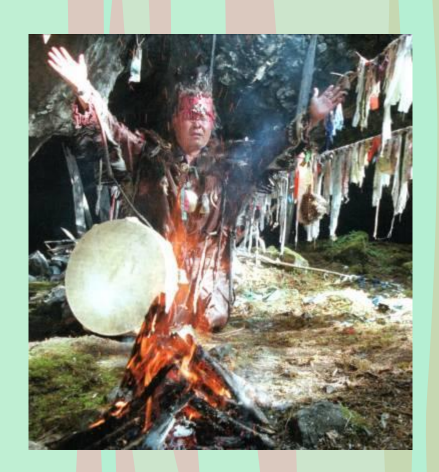
Пусть гр<mark>омче звенит ударный бубен, выз</mark>ывая ветер,

Пусть до о<mark>сно</mark>вания чистит ветер груз страдания,

Пусть напе<mark>вн</mark>о греми<mark>т бубен, когда коло</mark>тушка бьет,

Пусть навс<mark>ег</mark>да умчится беда, гонимая ветром.

М. <mark>Кенин</mark>- Л<mark>оп</mark>сан, «Алгыши шаманов»





### Культы и верования ойрот- алтайцев

В верованиях ойрот- алтайцев существенную роль играют различные культы, в которые входят различный комплекс законов бытия и запретов (табу). Большинство культов связаны с хозяйственной деятельностью человека - кузнечное производство, скотоводство, земледелие, охота и другие.





### Культ огня



Культ огня у ойрот-алтайцев это целый комплекс почитания огня называется "От-Очоктын Баайы", что в переводе означает "Святости Огня-Очага". Огонь воспринимается ойро<mark>т-алтайца</mark>ми ж<mark>ивым</mark> явлением и к нему обращаются - "От-ээзи" т.е. "хозяин Огня". От-ээзи хранитель рода - символ счастья семьи, рода. Огонь в юрте поддерживается с того момента, когда складывается семья. Молодую невесту не допускают к огню до свадьбы, так как она с другого рода. На свадьбе ее приводят за белой ширмой в аил где горит "От очок", ее не показывают Огню до тех пор пока жених, водимый дядей вокруг "Огня-очага" по солнцу, не закончит церемонию благопожелания и угощения будущему "Огню-очага" новой семьи. После этого брат жениха, иногд<mark>а с</mark>ам жених, отк<mark>ры</mark>в<mark>ает ши</mark>рму плеткой или ружьем, что дает находящейся там невесте право быть хозяйкой нового аила, бережно хранить до конца своей жизни "От-очаг" семьи и передавать своим потомкам.

Функции огня чрезвычайно многообразны. Помимо духа-хранителя рода, очага, огню присуща очистительная функция. Огонь якобы не впускает в жилище злых духов, рассеивает злые мысли человека. С помощью огня и святого вереска окуриваются-очищаются предметы домашнего обихода, люлька для новорожденного, загоны скота и т.д.

#### Культ скотоводства

Скотоводство в жизни древних обитателей Алтая играло не менее важную роль, чем охота. В благопожеланиях скотоводческого цикла красной нитью проходит идея сохранения скота от стихийных бедствий и болезней, увеличения скота. Осуществление своих желаний скотоводы связывали опять-таки с духами-хозяевами и главным хозяином — «Алтай ээзи».



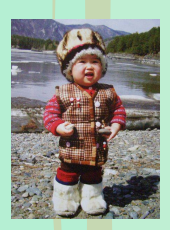
#### Культ кузнецов

- Ойрот- алтайцы со времен древнетюркского каганата в истории известны как поставщики железа и кузнечного производства. До начала 20 в. кузнецы играли большую роль в жизни скотоводов и охотников Алтая и пользовались в большом уважении со стороны как простых мирян, так и духовной прослойки общества. Кузнецы считались у ойрот- алтайцев особо уважаемой частью общества, которые несли своим мастерством прогресс и развитие. Многие кузнецы жили оседло и оставались на своих местах даже в годы войны и оккупации.
- Считалось культ кузнецов сильнее кам- шаманов. И камы не могли подходить близко к кузне, дабы не потерять силу. Сделанные кузнецами огниво, очаги, топоры и другие бытовые вещи считается несут особые магические силы. И к таким вещам люди относились с особым почитанием. Например маленький наперстник при подогреве в огне лечил многие раны на первой стадии и не оставлял даже рубцов и шрамов.



### Культ, связанный с рождением ребенка («Умай Эне»)

Дитя, будь быстрее зайца,
Будь упитаней барана,
Имеющий силу не бьет тебя,
Имеющий язык пусть не ругает,
Гора Ак-Сири пусть
будет тебе отцом,
Бурлящая река — матерью.



Культ, связанный с рождением ребенка у ойроталтайских племен очень разнообразен. У северных племен Алтая он носит более древние черты. Старшая родственница роженицы должна находиться все время возле нее и сказывать благопожелания. Для того, чтобы сохранить жизнь матери и ребенка от злых духов, она же изготовляет тряпичные куклы — эмегендер. Эти куклы якобы имеют оберегающую и очистительную силу, а также облегчают роды. Они устанавливаются у изголовья роженицы.

Почетная миссия провозглашения алкыша по случаю рождения ребенка предоставляется крестной матери — «кин эне". Она же нарекает именем новорожденного. Крестная мать у ойрот- алтайцев, также как и у многих народов, высокочтимое лицо. Она также почитаема, как родная мать. На нее ложится часть забот по воспитанию ребенка. При появлении новорожденного за крестной матерью остается право благословения.

#### Культ охотников

Культ охо<mark>тников</mark> у ойрот<mark>-алтайце</mark>в выражается в особом уважительном отношении к диким животным. Считались что, духи многих диких животных равны с людскими. Каждый родсеок у ойрот-алтацев имел своего общего первопредка основателя животного или птицы, духи которых охраняют и берегут их от злых духов и всевозможных опасностей. Поэтому каждый человек с особым почтением и уважением относится к животному или птице своего сеока. Например: Толосы во время охоты с осторожностью относились к оленям. Не стреляли в вожака и самок, которые будут телиться весной. Перед разделыванием туши говорили слова прощения и перед духами олен<mark>ей</mark>, хозяева<mark>ми та</mark>йг<mark>и и</mark> т.д. При разде<mark>лке туши</mark> с осторожностью относились к месту, куда попало пуля или стрела. Эту часть хозяин никому не отдавал. Для охотник<mark>ов</mark> существ<mark>овали табу-запреты. Стрелять в ол</mark>еня, показавшегося самым особым и красивейшим, с большими рогами озна<mark>ча</mark>ло стрелять в «хо<mark>зя</mark>ина тайги», последствием которого может быть несчастье <mark>ил</mark>и смерть для охотника или кого-то из его семьи. Точно так же могут показаться и ряд других диких жи<mark>вотны</mark>х. . Что бы н<mark>е</mark> вы<mark>з</mark>ывать зл<mark>ости «</mark>у д<mark>ух</mark>ов» медведей, <mark>в</mark>олков, рыси,

Что бы не вызывать злости «у духов» медведей, волков, рыси, барса и других опасных зверей называли их другими почитаемыми именами — «Абаай», «Абага», «Шилизин» и т.д. В сказках они являлись царями, вождями всего животного мира Алтая.



## Почитание родников, рек и озер



Родники, реки и озера имеют общую хозяйку "Суу ээзи". Кроме этого каждая река, родник, озеро и целебный источник Аржан имеет свою хозяйку в виде девицы, женщины или пожилой старушки. Самые большие реки Катунь, Бия, Чолушман, Чуя, Башкаус, Чарыш имеют хозяек ханского положения. Они суровы, коварны про них рассказывают много легенд, мифов которые в тяжкие годы спасали ойроталтайцев от врага. Уносили завоевателей в многочисленные водовороты.

Поход к целебным источникам - аржанам - на Алтае принято предворять специальными подготовительными мероприятиями - готовятся угощения, ленточки белые и голубые. Сами люди должны быть "чистыми" - не употреблявшими алкоголь в течение месяца или более, не потерявшими из своих близких и родных, не участвовавшими в течении года в траурных мероприятиях, воздерживавшимися в течение месяца от интимной жизни и т.д. Подойдя к аржану, предварительно очищают старые останки деревьев, кустарников и другой мусор, мешающий аржану, убирают окрестности.

Только после всего обряда поклонения, берут воду из

Только после всего обряда поклонения, берут воду из источника, пьют, моются и берут воду к себе своим родным предварительно назвав их и попросив разрешения на

#### Почитание животных ( «Байана»)

Тотемизм одна из ранних форм верований, суть которой заключается в вере родства отдельных групп <mark>людей</mark> с опред<mark>еленным</mark>и животными. Каждый род ойрот-алтайцев имеет священного почитаемого животного или птицу, которая называется «Байана». Нарушившего табу своего «Байаны» подвергали наказаниям. «Чалу» является <mark>са</mark>мым страшным наказанием для ойро<mark>т-а</mark>лтайцев — смерть для членов семьи или рода по очереди, иногда сопровож<mark>д</mark>ающиеся мучительными неизлечимыми болезнями. Каждый род в определенное время должен совершить обряд по<mark>кл</mark>онения «Байана чалузы» и тем с<mark>амым</mark> возвысить его, чтобы он оберегал их. Например «Байана» майманов — косуля, глухарь, орел, собака. Мундусов — беркут, сова, бык. Комдошей — выдра. Кобоков — волк. Тодошей заяц и т.д.



#### Почитание растений ("Јайаачы")

- Растения почитаются ойрот- алтайцами также как и почитаемые животные. Каждый род- сеок имеет свое дерево называемое "Јайаачы". Например: Толосы не должны рубить тополь, бережно относиться к тополям. Величать их в своих благопожеланиях и песнях. Саалы ель. Алматы иву. Кобоки сосну. Тонжаны кедр и т.д. При необходимости использования почитаемого дерева сеока, человек должен совершить обряд поклонения и спросить духов тайги, хозяина Алтая о надобности того или иного дерева или деревьев.
- Так же с большим почитанием ойрот- алтайцы относятся к цветам и целебным растениям. Цветы считались красой природы, драгоценным украшением Алтая. И просто рвать их не разрешалось. У ойрот- алтайцев вообще было не принято дарить цветы до последних времен. Нельзя использовать цветы Алтая для украшения внутри жилища, а так же в траурных церемониях.
- Целебные травы собирались только для использования в лечебных целях. Не было понятия сбора целебных трав для продажи или в целях наживы. Сбор трав сопровождался благопожеланиями и песнями об Алтае. В таком случае считалось, что в травах и корнях растений будет больше живительной силы.





#### Приметы («белге", «ырым").



Появление веры в счастливые и несчастливые приметы связано с тем, что в какие-то отдаленные времена люди начали приписывать магическое влияние различным событиям и действиям. Все, что происходило вокруг, казалось предупреждением, предвестием - надо было только правильно расшифровать их.

Приметы с добрыми последствиями называются "белге", а с плохими, недобрыми - "ырым". Человеческое сознание, с древнейших времен наблюдая и пытаясь понять связь различных явлений, действий и последующих событий, копило в памяти и передавало информацию последующим поколениям. И этот опыт называется вера в приметы.

Белге: Беркут крутится в небе вокруг аила - быть гостю. Лошадь во время езды "играет" ушами - быть хорошему. Лошадь постоянно зевает - быть радости. Левая рука чешется - быть прибыли и т.д. Ырым: Кукушка кукует близко к аилу, или пролетая над аилом кукует - быть беде. Лошадь перед походом кусает стремя - плохо и т.д.

#### Сновидения (Коро тиш)

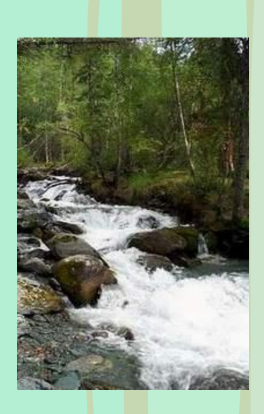
Среди ойрот- алтайцев была распространена вера в сновидения. Можно сказать, что это приметы, усмотренные не наяву, а во сне. Сновидения различаются как простые сны "тегин тиш" и вещие сны - "коро тиш". Больше всего интересуют "коро тиш", как предопределяющие события. Иногда во сне человек видит события будущего и его поступки в этих событиях и действиях. И тем самым может принимать правильные решения. Такие сны иногда обсуждаются с мудрыми людьми пожилого возраста. Бывают сны хорошие и плохие.

Хорошие "коро тиш": Увидеть во сне "человека как русского или немца" с добрыми поступками, значит человека оберегает первопредок. Человек со светлыми белокурыми волосами и светлым лицом обозначает для многих тодошей, толосов и особенно иркитов знак добра, что их предки помогают им.

Во сне если обматываешь веревку-аркан или делаешь с ним что-нибудь быть - к дальней хорошей дороге. Во сне наступаешь на навоз или свежий помет и не можешь очистить или забываешь чистить, то быть прибыли.

Плохие сны: Выпадение зуба. Сырое мясо. Рухнуло дерево и т.д.





#### Гадания

Одно из основных занятий различных магических обрядов камов- шаманов было гадание вереском, по лопаточной кости жертвенного животного, обливание рук водкой, определение по лицу и т.д. Точно так же гадали ламы- јарлыкчи своими тантрическими методами, а так же определение судьбы человека по календарю, гороскопу, хиромантией и предупреждали особо опасные периоды в году и стихии,

влияющие на судьбу определенного человека в

том или ином году.

Простые миряне могли гадать по лопаточной кости годовалого барана, очистив ее от варенного мяса и немного поддержав на огне. Гадали по лопатке только мужчины. Вся лопатка делилась на сектора, имеющие свои названия - внешняя дорога, свой очаг, двор, родственники, люди, голова. Гадали по почерневшим трещинам в различных секторах.



#### Народная медицина

Как и у всех народов в древности медицина связывается с древними верованиями. Судьбы многих больных или ослабленных зависели от определенных социальных слоев общества - шаманы, жрецы, знахари и т.д. Но кроме названных институтов, существовали лечебные средства методы, апробированные людьми сотни раз, называемые народной медициной.

Основными средствами лечения болезней на Алтае было траволечение, глинотерапия, водные процедуры, набранны из целебных аржанов и конечно же с применением различных частей органов животных, пресмыкающихся и т.

- В.И. Вербицкий в своих записях пишет, что раны заживляют.

  1) таинственная трава тынду-тута или кара-тедо (јодо), которая будто бы цветет зимою и летом, имеет корень трехцветный красный, желтый и белый, как молоко. Тынду она называется потому, что если корень оторвать, она застонет:
  - 2) мажут раны кровью птицы тело (јоло), которая величиною с беркута, голова беловата, шея пепельного цвета, спина черная, брюхо желтоватое, хвост долгий, вьет гнездо на неприступных утесах.
- При пере<mark>ломах костей:</mark>
  - 1) обвязав чем-нибудь переломанный участок тела, дают больному есть небольшую частицу корня таинственной травы оделен (огненная трава), которая встречается очень редко.



#### Литература:

- История культуры Алтая. Под редакци<mark>ей В.Е.Ф</mark>омина. Барнаул. Пикет. 1999
- Красная книга ремесел. А.Радионов. Барнаул. Алтайское книжное издательство. 1990
- Кумандинцы. Ф.Сатлаев. Горно- Алтайск. 1974
- Народные мастера. Традиции, школы. Под редакцией М.А. Некрасовой. Москва. Изобразительное искусство. 1985
- Сельско<mark>му учителю о народных художественных ремеслах Сибири и Дальнего Востока. Москва. 1983</mark>
- Путевод<mark>ит</mark>ель по <mark>Алтаю. Из</mark>дательство <mark>ЛЕ ПТИ ФЮТЕ. 2000</mark>
- www.turkolog.narod.ru



